SFANTUL SIMEON AL TESALONICULUI
DESPRE PREOTIE

Adresata unuia dintre monahii evlaviosi invrednicit in treapta diaconiei'

Prea iubite si prea cinstite frate In Hristos Domnul. Pe langd porunca dragostei fatd de Dumnezeu
si fatd de aproapele, noi trebuie sa pazim multe alte porunci, date de Dumnezeu. Desi porunca dragostei
noastre fatd de Dumnezeu este o singura virtute, simpla si imposibil de despartit in sine, totusi dupa
Sfintele Scripturi, noi toti deopotriva suntem datori de a o arata (a pune in lucrare). Hristos care S-a jertfit
pentru noi toti, pentru toti care cred intr-insul, este insasi dragostea Intrupatd, desavarsita. Este vorba
despre un lucru asemanator cu lumina soarelui. Dupd cum lumina soarelui lumineaza toate si pe tot omul,
il curdteste si risipeste intunericul tuturor placerilor, in acelasi timp, ea este umbrita de vederea si de
dorinta de marire a omului. Despre aceasta insusi Domnul a spus: ,,Eu ii iubesc pe toti cei ce Ma iubesc
pe Mine” (Proverbe 8, 17), adica Dumnezeu 1i iubeste mai intai pe cei care 1i urmeaza, pe cei ce il asculta.
Fiind dragostea insdsi, Dumnezeu 1i iubeste pe toti oamenii adica si pe cei care nu il iubesc, nu i ascultd
poruncile, nu ii urmeaza. Caci Dumnezeu 1i obligd sa-1 iubeasca cu sila si nu le anuleaza libertatea
vointei. Cu toate acestea Hristos i iubeste pe toti deopotriva, pe cei ce se straduiesc sd se Tmpartageasca
cu El cu vrednicie; si fiind Bunatatea absoluta, El se jertfeste si se da pe Sine pentru toti. Si Apostolul a
fagaduit dragostea tuturor celor din casa sa, numindu-i pe casnicii sai frati intru Hristos: ,,S1 eu asadar,
desi sunt cel mai mic in credintd sunt totusi credincios lui Hristos si am devenit slujitor al Lui adica preot
si rob al Lui” (Galateni 1, 12). De aceea sunt dator a-mi aduce aminte de poruncile Lui si mai intdi de
dragoste care este coroana tuturor poruncilor, cum zice ucenicul cel iubit al Domnului si Hristos insusi:
,»Cel ce ramane in dragoste raméane in Dumnezeu si Dumnezeu raméne intru acela”(I Ioan 4, 16). Tie
indeosebi trebuie sd-ti arat dragostea sincera pe care ti-o port. De aceea, in cele ce urmeaza, nu voi urmari
formularea unei porunci, ci iti voi da un sfat de care sa iti aduci aminte, si ti-1 voi Infatisa (expune) foarte

pe scurt tie care esti diacon slujitor. Prin aceasta doresc sa te Intdresc... in slujirea Sfintei Liturghii

! De la Sfantul Simeon al Tesalonicului (1 1429) ne-au rimas mai multe scrieri liturgice in care descrie si explicd simbolismul
lacasului sfant precum si randuiala mai tuturor slujbelor divine din timpul sdu (Sfanta Liturghie, Sfintele Taine si parte din
Terurgii, cu rinduiala cilugiriei si a inmormantirii). in marea lor majoritate, ele au fost traduse in limba romana in secolul al
XVIlI-lea de citre arhiereul Chesarie, in lucrarea Simeon Arhiepiscopul Tesalonicului, Voroavi de intrebiri si raspunsuri
(P. G. t., CLV, dupa editia principes, tiparitd de Dosoftei al lerusalimului la Iasi, 1683). Lucrarea a fost apoi retiparita de
Toma Teodorescu sub titlul: Tractat asupra tuturor dogmelor credintei noastre ortodoxe..., Bucuresti, 1865-1866. Sfantul
Simeon al Tesalonicului este ultimul mare comentator original si de valoare al cultului crestin ortodox. Alaturi de cele
mentionate, de la el ne-au ramas de asemenea lucrari de continut pastoral. O asemenea interesanta lucrare este Despre preotie,
pe care incercam sa o redam in traducerea romaneascd spre a imbogati lucrarile patristice avand acest subiect, publicate pana
acum. Traducerea romaéneascd s-a facut dupd textul original din limba greaci mept iemwovVYNG WPog Tvel TV gvAafov
povayafov povayov tepog drakovias Eopevov..., P.G., vol. 155, col. 370-378, Atena, 1994.



deoarece ai devenit preot al lui Hristos® si slujitor ai Tainelor Lui, al Celui ce m-a invrednicit de
dumnezeiestile si negraitele Sale bunatati.

lata asadar, frate preaiubit, cat de inalta este vrednicia de a fi slujitor al lui Hristos, preot si
impreuna slujitor ai Tainelor Lui, propovaduitor si crainic al Evangheliei Lui. Sa nu te Indoiesti In aceasta
slujire a Preotiei, motivandu-te intr-un fel oarecare, ci sa o primesti ca serafimii Tmpartagindu-te cu
lingurita, caci ai fost invrednicit de preotie de Dumnezeu.

Si prin Sfintele Taine, tu esti cale si povatuitor al Luminii, tu vezi deplin pe Hristos, pe Dumnezeu
Cel ce vede toate; tu esti Inger, purtator de foc; tie ti s-a dat sa tii In mainile tale Carbunele Cel viu; tu esti
savarsitorul Sfintei Impartisanii, esti inger si slujitor al lui Hristos. Tu ai vrednicia aceasta, nu in vreo
inchipuire (tip) si nu slujesti vreunui chip, ci lui Dumnezeu creatorul, Cel inconjurat de puterile ceresti.
Tu savarsesti pe pamant ceea ce ele savarsesc in ceruri. Caci asa a binevoit Creatorul tuturor celor facute
ca fiind fara de trup, de buna voie, Hristos s-a intrupat si s-a unit cu noi. Si ne-a creat din nou El, Cel fara
de inceput. Si n-a luat firea ingereasca a ingerilor, ci a unit intr-un singur ipostas firea omeneasca si cea
dumnezeiasca. Si a inaltat-o (inzestrat-o) cu darurile dumnezeiesti impacandu-le pe amandoud in chip
nedespartit si neamestecat cum zice Apostolul: ,,Ci Intr-insul locuieste trupeste toati plinitatea
dumnezeirii” (Coloseni 1, 19). Deci s-a aratat trupeste si iardsi va sa vina; pe Sine S-a jertfit si pentru noi
se jertfeste In vecii vecilor. O Bundtate negraita! Noi preotii, suntem slujitori ai acestei Jertfe, urmatori si
savarsitori ai Tainei Lui. Caci ce este mai mare decat aceasta? Slujirea (de cétre noi) a acestei Taine este
mai Tnaltd decat cea a Ingerilor. Ca zidind pe Ingeri din nefiintd, i-a facut imateriali si fara de moarte.
(Hristos) a luat firea noastra cea zidita, dupa chipul Sau l-a facut pe om si i-a dat natura Sa cea necreata si
nemuritoare. (Caci) asa a voit facatorul (arhitectul) tuturor, sa fie laudat in cer de puterile ceresti iar pe
pamant de slujitorii cei vrednici; pe ingeri, din nimic i-a facut nemuritori, le-a dat haruri minunate si i-a
facut partasi slavei Sale celei nepieritoare. Insi noud, oamenilor, Dumnezeu ne-a dat natura creati pe care
a asumat-o in mod ipostatic unindu-se cu Sine. Facandu-se partas naturii noastre omenesti, pe care a unit-
o in mod neamestecat si neschimbat cu Sine, El ne-a invrednicit de slava dumnezeirii Sale. lar despre
aceasta Tnsusi Apostolul Pavel zice: ,,Caci in El locuieste trupeste toatd plindtatea dumnezeirii” (Coloseni
1, 19). Si mai departe: ,,0, intelepciune negraitd! Noi suntem slujitori a lui Hristos §i iconomi ai tainelor
lui Dumnezeu”. Noua ni s-a dat cea mai inaltad Tainad din cate exista. Existd ceva mai nalt decat slujirea
preotiei? Existd oare o chemare mai inaltd decat aceea de a sluji Sfanta Liturghie? Cum poate rabda
cineva mai indelung 1n locul nostru si sd nu se manie? Cine ar mangaia pe cei zdrobiti la inima? O,
intelepciune negraitd a lui Dumnezeu! O, gand care judeci cele nevazute! Cine poate intelege cu ratiunea

ceea ce nu se poate cuprinde cu mintea si anume ce impartasesc Sfintele Taine naturii noastre smerite? O,

2 Acest eseu al Sfantului Simeon al Tesalonicului pare a fi o scriere de tinerete elaboratd pe vremea cand si el era preot, adica
inainte de a ajunge in treapta de arhiepiscop. Numai asa se explicd dimensiunile reduse ale scrierii, valoarea ei mai mica in
comparatie cu celebrele Tratate despre preotie, alcatuite de marii Parinti ai epocii de aur, Sfantul loan Gura de Aur, Sfantul
Grigorie de Nazians sau Grigorie Dialogul. Scrierea Despre preotie, apartindtoare Sfantului Simeon al Tesalonicului, are
totusi valoarea sa, prezentand acelasi subiect insd intr-o epocd mai noud, mai aproape de zilele noastre.



cat de mare este cinstea cu care am fost invredniciti prin Taina Preotiei. Vedeti, dar, cum ,,Dumnezeu” a
binevoit sa ne mantuiasca. Pentru aceasta, pe Sine s-a dat pentru noi si pentru noi se jertfeste mereu. Cel
negrait ne vesteste pe Sine; Cel nevazut se face vazut; Cel nemuritor se face muritor si din smerenie isi
preface natura (firea) Sa. Si ne da noua Preotia. O, minune! Cine ar putea intelege ceea ce nu se poate
cuprinde cu mintea; cine poate atinge ceea ce nu se pipdie §i atinge; cine poate sesiza ceea ce este
nevazut; cine poate intelege cu mintea ceea ce nu poate exprima prin cuvant. Aceasta da (oferd) naturii
noastre intime Preotia de care am fost Invredniciti. Prin Taine ne nastem din nou (la o viatd noud),
devenind fii ai Tatilui ceresc, luptdm impotriva pacatului, ne eliberdm sufletele, rupem lanturile
pacatului, ne dezlegam de legaturile cele vesnice, deschidem usile raiului, urmam si pazim poruncile lui
Dumnezeu si lucram impreuna cu El.

Dar noi oare in ce mod se cuvine sa ne comportam? Cum ne vom manifesta? (Cum ii vom
raspunde Domnului?). Vom face oare pe stapanii turmei? Cat este de vrednica natura noastra cea zidita de
chemarea ce i s-a facut? Cetele de sus se cutremura, se infricoseaza cand vad cele ce savarsim noi.

St ce iti spune mai mult? Cat de multe alte lucruri datoram noi (preotii) lui Dumnezeu? $i cat de
rar ne gandim la acest dar? Dumnezeu a poruncit cetelor de sus sd I se inchine: si ele de teama 1si acopar
fetele ca si nu ardi... Dar cel mai minunat este ci a poruncit Bisericii s Il propovaduiasca in multe feluri
pe Dumnezeu, cum zice Sfantul Apostol Pavel: ,,Si sd cunoasca toatd faptura, vesnica Lui slava si
bunatate si s le binevesteasca”. Nouad insa, iubite frate, ni s-a dat sa slujim pe Dumnezeu. Caci prin Taina
Stantului Botez si prin celelate Taine ne-a (m) invrednicit sd fim ziditori si parinti duhovnicesti ai nasterii
din nou. $i cat de infricosatoare este puterea preotiei in deosebi cand suntem supusi robiei patimilor?
Uneori 1nsd, noi (vai mie) Intelegem aceastad infricosdtoare chemare ca pe o stipanie, ceea ce este
incepdtura patimilor si pricind de pacat, deoarece unii preoti vad aceastd ,,stapanie duhovniceascd” in
interesul lor ,,ca pe o stdpanire lumeasca”. Si ndvilesc spre preotie ca niste nebuni, facand adeseori fapte
pe care ar trebui sd (nu le facd) sa le opreasca. Dar ei fac lucruri neingdduite, anume ca sa pund ména pe
aceastd stapanie de care in realitate mai mult se Tndeparteaza. Or, Sfintii Parinti, intelegand nobletea
preotiei, si infricosandu-se de ea, s-au comportat ca serafimii si ca arhanghelii. De aceea au si zis: am
fugit de taina grea a preotiei si m-am sfiit de ea. Cand insa totusi au Imbratigat preotia oare cum si-au
intocmit viata? lar aceasta s-a vazut din faptele lor. Dar noi, invrednicindu-ne de dumnezeiescul har (care
pe toate le plineste), iubite frate, sd ne indreptdm si sd ne potrivim viata dupa pilda si exemplul lor. Nu
dupa exemplul vietii noastre, al celor padcatosi, nici numai dupd pilda celor desavarsiti, ci al Sfintilor
(Parinti) care au trdit ca Ingerii si arhanghelii. lar aceasta indreptare este un dar al dumnezeiestii firi care
din nimic a adus toate la eixtentd. Ea proniaza toate si le schimba precum voieste. Or, este evident ca
dintre toate cele zidite, numai noi trebuie sd ne Indreptam. Caci neascultaind noi de Dumnezeu Cel
pururea fiitor (cel ce existd vesnic), Cel fard de moarte, Cel fara de stricaciune, Cel ce este neschimbat,

ne-am despartit de El, ne-am ticalosit si am pierdut frumusesea cea dintai; de pastorul cel bun (Ioan, 1-



16), de Cel ce de buna voie S-a smerit pentru noi, de Cel ce a primit sa moara pentru noi, si in felul acesta
noi ne-am Invrednicit de darul Duhului Sfant. Céci diavolul cu voia sa s-a departat de viata cea adevarata
si s-a lipsit de ea si, Impotrivindu-se lui Dumnezeu prin viclenie, a vrut sa se faca pe sine Dumnezeu
(Stdpan). In felul acesta, el s-a ficut parinte (incepaturi) a mortii sale si a noastre a celor ce l-am ascultat.
Acum 1nsa, el a ramas despartit de Dumnezeu dar rautatea lui este pretutindeni, este nelipsitd. Dupa
cadere 1nsa, bucurdndu-ne de bunatatea lui Dumnezeu, iarasi ne-am ridicat, si am primit fagaduinta.
Diavolul n-a cazut prin ingeldciune deoarece nu are trup ca noi, ci prin voia sa refuzand Binele pe care
desigur il cunoaste. El nici nu s-a pocait §i, mai bine zis, continua sa ramana in rautatea sa. Noi insa..., am
primit darul pocdintei. Deci, cdindu-ne de pdcatele savarsite si lepddandu-ne de ele, sa ne straduim sa
implinim poruncile dumnezeiesti si astfel sa ne ridicam nin nou. Caci Dumnezeu ne iartd ingeldciunea cea
dintai i ne-a dat din nou bundtétile cele fagaduite. Despre aceasta proorocii au proorocit, Dumnezeu ne-a
dat Legea iar in zilele mai de pe urma El S-a intrupat; ca departandu-ne de cel ce ne-a ingelat (mintit) pe
noi si cunoscand caderea in care am ajuns, sa fim ca la inceput; de aceea Hristos a asumat firea noastra
omeneasca. lar din cadere ne-am ridicat prin bundtatea cea mai presus de minte a lui Hristos. Fiindca El
nu putea raméane pururea cu noi, datorita firii omenesti muritoare, cercetand ne-a pedepsit cu viata
muritoare. Dar Tnviind din morti, iarasi l-a facut pe om nemuritor. Aceasta a facut pentru noi Dumnezeu
cel nevazut de muritori sau de pagani sau de cei pacatosi. Pentru cd El a avut trup dumnezeiesc, nestricat
si necuprins. Fiindca insa nu toti oamenii au ascultat poruncile Lui, de aceea faptele lor erau rele caci ei
au avut vointa libera si iarasi s-au lepadat de El. Mai mult, cred ca daca Hristos ar patimi §i ar muri de mii
de ori pentru ei, ei tot s-ar lepada de El, cum s-au si lepadat. El insa patimeste iard si iara pentru ei prin
Ucenicii Sdi care insad se sacrificd tot pentru ei. De aceea Hristos S-a Indltat la cer; El a facut aceasta
pentru noi, El cel ce este pururea si pretutindeni in sanurile Tatdlui Sau, iar cu trupul S-a indltat la
Dumnezeu Tatél pe care I 1-a oferit ca pe un dar si a sezut la dreapta lui Dumnezeu Tatal cel ce este mai
presus decat toatd stapanirea si puterea precum a zis si Sfantul Apostol Pavel; ca Dumnezeu preamarit L-a
aratat si Lui I se inchind toatd faptura. Hristos pururea pe sine se aduce jertfa pentru noi lui Dumnezeu
Tatal iar Duhul Sfant este mangaietor, Tmblanzitor si curatitor, cdruia I se cuvine Darul si Cinstea si
Desavarsirea.

Implinind toate acestea, Hristos sade de-a dreapta lui Dumnezeu Tatil iar pacitosii, avand
trebuintd de mantuire, Mantuitorul a trimis darul mantuirii (o negraita milostivire) oamenilor; ei au nevoie
intr-adevar sa se mantuiasca caci Hristos S-a intrupat anume spre a-i mantui; si n-a dat darul acesta
ingerilor precum am aratat, nici n-a asumat firea ingereasca caci nici nu au nevoie sa se innoiasca. Ci, in
locul Sau a randuit pe preoti ca sd fie ziditori de suflet, povatuitori spre cele ceresti, lumind si viata
credinciosilor, parinti, pastori si pazitori. Lor le-a impartasit puterea lui si le-a poruncit sa nu fie preoti
numai in folosul lor, ci mai ales pentru altii. De aceea ni se cade sa ne Ingrijim nu numai de noi, ci cat ne

std n putintd sa fim vrednici de indltimea Tainei Sfintei Preotii la care am fost chemati. Aceasta se cade



sd fie preotia pentru preotii care li s-a dat pe padmant puterea, darul lui Dumnezeu si stipanirea. Asa
intelegdndu-o, preotia poate fi de folos nu numai preotilor, ci si altor credinciosi pana la moarte. Caci
astfel a randuit Hristos cel Intai S-a facut pe Sine pilda. Cum si zice: ,,51 sufletul Meu il dau pentru oile
Mele” (Ioan 10, 15-16). lar Apostolul Petru adauga: ,,Hristos a patimit pentru noi”. De asemenea, Sfantul
Apostol Pavel zice si el: ,,Dumnezeu pe Fiul Sdu cel Unul ndscut nu L-a crutat, ci L-a dat pentru noi toti”
(Romani 8, 32).

Aceste porunci sunt randuite de obste pentru toti preotii. Atunci cdlugarii au oare obligatii
(pastorale) mai mari? Oare, calugaria nu este ea un semn al smereniei lui Hristos? Ea este un simbol al
rastignirii lui Hristos, o imagine a mortii fata de cele lumesti. Ea este cugetare la cele de sus si lepadare de
toate la cele de jos. De aceea Sfintii Parinti fugeau de greutatea (responsabilitatea) Tainei Preotiei §i se
sfiau de ea’. Aceasta nu pentru cd se cuvine a fugi de preotie, ci pentru cd cel ce a imbritisat Taina
Preotiei trebuie sd fie sarguincios, destoinic, sa indrepte cele ce se intampld in lume, sd fie curat si
sarguincios 1n folosul fratilor. Caci un astfel de preot este placut lui Dumnezeu, iubit de el precum a
invatat atat Hristos Domnul cat si Sfantul Apostol Petru. De aceea, ,,stiind ca preotia este mai presus de
vrednicia lor”, Sfintii Parinti fugeau de ea. Acum 1nsa, uitdnd de ei, unii calugari cautd cu orice pret
arhieria si tot de aceea multi cred ca si este bine a i se Tmpartasi lor aceastd vrednicie. Dar treapta
arhieriei se cuvine a fi Impartasita celui ce este mai curat, mai bland si mai evlavios. De fapt aceasta este
si credinta Bisericii. Atat de mult s-a Incetdtenit aceastd randuiald incat, daca ai vrea sd cauti vreun
arhiereu, abia vei gési pe cineva provenind dintre preotii de mir. Calugarii, In schimb, se socotesc a fi
capii Bisericii, arhieria cuvenindu-se numai lor dupa randuiald. Caci dacd unul din preotii de mir doreste
sd ajunga arhiereu, vei vedea cd mai intai Biserica 1i cere sd se calugareascd. Aceasta conditie o hotaresc
toti credinciosii dar mai ales toti arhiereii acelei Biserici. De altfel ei cinstesc calugdria si pe calugarul
acela dupd randuiala lui cea dintai ca si pentru fagiduintele ficute lui Dumnezeu®. Existd insi intre
calugadri si unii care au stricat randuielile bisericesti si nu au respectat fagdduintele starii lor. Acestia nu
chivernisesc arhieria cum se cuvine si totusi se silesc sa ajunga la 1nalta vrednicie arhiereasca, desi nu fac
nimic pentru vrednicia starii lor prin toate mijloacele, unii ca acestia navalesc sa ajunga arhierei, ba
uneori ei fac fapte potrivnice vredniciei arhierei. Or, nu se cuvine sa imbracam chipul monahal doar
pentru arhierie, ci mai de graba se cade, ar trebui sa se ia aminte ce insemneaza imaginea calugareasca.
Ins, cei ce vor alege si devina monahi si in acelasi timp sa se invredniceasca si de treapta preotiei trebuie

sa se smereascd, s fie mai cucernici urmand chipul Celui Ce s-a smerit pe Sine pentru noi, si al cdrui chip

3 “Socot cd cele spuse au sadit in sufletul ascultdtorilor mei o teamd atat de mare de preotie incat acestia vor de méandrie si de
indraznealad nu pe cei ce fug de preotie, ci pe cei ce din proprie initiativa se apropie de ea...” Sfantul loan Gura de Aur, Despre
preotie, trad. rom. de pr. Dumitru Fecioru, in rev. “Biserica Ortodoxa Romanad”, nr. 10, 1957, p. 949; “Am fugit in primul rand
pentru cd m-am spaimantat de dregdtoria la care nici nu m-am gandit. M-am spdimantat ca cei care se spaimantd de niste
zgomote neasteptate...” Sfantul Grigorie de Nazians, Apologie pentru fuga mea in Pont, trad. rom. de pr. Dumitru Fecioru, in
rev. “Biserica Ortodoxa Roména”, nr. 1-2, 1963, p. 130.

4 Aici, Sfantul Simeon al Tesalonicului face aluzie la sfaturile monahale: fecioria, siricia de buni voie si ascultarea
neconditionatd, pe care monahii, intrind In manastire, trebuie s le urmeze.



si randuiala sa o urmeze si calugdarii. Ei insa fac din aceasta randuiald pricind de mandrie si trufie, nu
pentru ca arhieria este un astfel de prilej, ci pentru ca avem vointa libera si neludnd aminte la cuvintele
cele dumnezeiesti sunt mai degraba aplecati totusi spre cele pamantesti, spre cele de jos.

Noi insd trebuie sd intelegem altfel preotia; scriu aceasta Tmpotriva mea; caci de multe ori fiind
cuprins de aceleasi ganduri ale trufiei care nu ma parasesc si cugetand la cele dumnezeiesti, voi zice: ma
voi mustra si pe mine, fiindca e imposibil sd nu ne foloseasca lucrurile bune, chiar i atunci cand vom fi
cupringi de ganduri rele, cdci- se stie- ndvala cugetelor si gandurilor rele nu std numai in vointa noastra.
Dar si rugaciunea si apropierea de cele sfinte este in putinta noastrd. Noi ne facem vinovati daca nu
suntem congtienti de lucruri ca acestea. Mai mult, putem afirma ca, ingrijindu-ne de astfel de ganduri
bune, dobandim pe cele duhovnicesti si dumnezeiesti. Se cuvine, asadar, sa cercetdm ce chip purtdm si
cui slujim. Noi preotii suntem slujitori ai lui Dumnezeu, ai Celui ce a facut toate, ai Celui ce a creat toate
si ai Lui slujitori se cuvine sa ramanem. Chiar daca unii s-au aplecat spre cele rele, Hristos ne-a dat harul
Sau si sdvarseste pururea cele bune prin mijlocirea preotilor. De aceea noi, preotii, suntem slujitori ai
celei mai inalte taine, cdci prin preotie Hristos a unit cele de sus cu cele de jos si a risipit toata vrajba.
Dumnezeu S-a Tmpacat cu oamenii, stdpania diavolului s-a risipit, raticirea oamenilor a luat sfarsit,
oamenii cu Ingerii au vorbit si fiii lui Dumnezeu, dumnezei dupa har au devenit.

Preotii sunt slujitori si chivernisitori ai Tainei lui Dumnezeu, deoarece au o misiune §i 0 vocatie
foarte inaltd, fiecare dupa randuiala si vrednicia sa. Episcopul poarta chipul lui lisus, al Aceluia ce s-a
jertfit tainic, al preotului Celui mare, Hristos. Episcopul este chipul Parintelui luminilor, care ne da toata
darea cea buna si tot darul cel desavarsit; Preotul poarta chipul puterilor ceresti; el este a doua lumina,
savarsitor al Tainelor. Pentru aceasta se si numeste astfel (preot). Diaconul este a treia treapta a ierarhiei,
el se trimite pururea la cei ce doresc sa mosteneasca viata de veci. De aceea diaconul se si numeste crainic
si slujitor. Toti membrii ierarhiei trebuie sa ne Infatisdm inaintea lui Dumnezeu care ne-a unit cu Sine §i
ne-a dat sd vedem taina sfintei jertfe si sd ne Tmpartdsim de ea, chivernisind harul Sfantului Duh si
impartasindu-1 si altor credinciosi. Aceasta se face de catre noi preotii prin hirotonie, prin randuiala
hirotoniei fiecarei trepte, unii fiind mai sus §i mai Tnainte iar altii mai pe urma. Sa incercam dar sa urmam
pe lisus Hristos care este Dumnezeu adevarat din Dumnezeu adevarat, Minte fara de inceput din Tatal,
Cel fara de inceput, Cuvant din Cuvant, Fiu Unul nascut din Tatal, de la care sunt toate, Domn Atottiitor,
imaterial, nevazut, necuprins, neajuns, nemarginit, nepipait si fara de moarte. Apoi, El S-a facut om
pentru noi, om vazut, real, patimitor, muritor, sarac si fara patrie, blestemat, vazut, judecat, injurat, hulit si
rastignit. Ce lucru este mai dumnezeiesc decat acesta? Oare a mai existat o bundtate mai mare decat
aceasta? Sau unde s-a mai vazut o Indurare mai mare? Cum altfel s-ar mai putea ilustra smerenia
(plecdciunea) lui Dumnezeu pentru noi.

Creatorul se face zidire, Dumnezeu facatorul a toate se face faptura, El cel ce a patimit din partea

fapturii Sale; El stapanul a suferit din partea robilor Sdi, a patimit pentru ei, pentru toti necredinciosii $i



vrajmasii care s-au departat de Dansul si s-au apropiat de diavol, caci acesta nu s-a apropiat de Ziditorul si
nici nu s-a pocdit, nici nu L-a cadutat , nici nu a alergat la El, ci L-a prigonit, L-a umilit si L-a omorat. Si
totusi pentru oameni s-a jertfit, a patimit, a murit, a Tnviat §i ne-a ridicat. S-a inaltat la cer, si ne-a inaltat si
pe noi, si acolo vesnic mijloceste pentru noi. Astfel ne-a facut madulare ale Sale, ne-a atras la Sine si ne-a
asumat 1n Sine. Dar noi, ce-I vom darui in schimb? De céte ori ar trebui sa patimim pentru Dansul, de cate
ori ar trebui si murim pentru Dansul? Noi vesnic Ii rimanem indatorati, cici nu putem raspliti datoriile
cu care 1i suntem datori desi ne infitisim adesea inaintea Sa, atunci se cuvine si ne smerim dupi pilda lui
Hristos, cel ce S-a smerit $i mereu se smereste pentru noi; sa ne infatisam inaintea lui Hristos, cdci El este
prezent in mijlocul nostru. Pe El il vedem in Sfanta Euharistie, In painea cea dumnezeiascd devenita
Trupul Domnului si Cinstitul Sange din potir, in care se actualizeaza mereu patima, piroanele, crucea,
sangele si moartea lui Hristos. Sa ne apropiem de ele cu fricd si cu cutremur caci ne impartasim de El
aievea mancand si band sangele Sdu. Asa sa facem noi toti cei ce ne impartagim cu Sfintele Daruri dupa
randuiala lor. Se minuneaza si se infricogseaza serafimii, toate puterile ceresti se ingrozesc si de aceea
maresc nemasurata bundtate a lui Dumnezeu. Ele stau impreund cu noi in jurul jertfelnicului, dorind sa
vadad Taina Tainelor. Caci nu fara rost stau inaintea altarului, ci pentru a vedea raza luminii dumnezeiesti.
Si care este aceasta? Din altar izvoreste izvorul luminilor, caldura carbunelui celui de viata facator, viata,
intelepciunea si invatatura celor vesnice.

Daca in chipul acesta stau in jurul altarului puterile ceresti fara de trupuri si nepatimitoare, atunci
oare noi cei ce suntem, tarand, lut si viermi, cum trebuie sa stim acolo? Cum si cat de mult este necesar sa
ne pregatim pentru a sdvarsi o taind atdt de mare? Desigur, cuprinsi de frica, insufletiti de dragoste.
Numai asa se cuvine sa ne apropiem si sa slujim Sfanta Liturghie stiind ca a fost instituita nu din alte
ratiuni, ci numai din dragoste pentru noi. Sd-1 iubim asadar pe Dumnezeu care ne-a iubit El mai intai pe
noi, sa ne apropiem de El cu toatd virtutea sufletului nostru. Cunoscand ca din dragoste S-a smerit pentru
noi, cu dragoste si adanca smerenie se cuvine noua sa-I slujim lui Dumnezeu. Caci firea omeneasca prin
ea 1nsagi nu se mai putea ridica la El. De aceea a fost necesar omului sa fie rascumparat de Dumnezeu,
cacl prin natura noastrd proprie noi suntem neputinciosi a ne indlta la El. Asadar sd cerem ajutor lui
Dumnezeu, fiind plini de nadejdie. Nimic fard Dansul sa nu facem caci Hristos a zis: ,,Fara de Mine nu
puteti face nimic” (Ioan 15, 5) pentru a ajunge partasi dumnezeiestii firi. Numai diavolul prin viclenia,
nebunia §i trufia sa s-a numit pe sine Dumnezeu §i s-a impotrivit lui Dumnezeu. Noi insa, constienti fiind
de limitarea (neputinta) noastrd, putem sa devenim fii ai lui Dumnezeu, dupd cum s-a si spus: ,,Cel ce se
va smeri, pe sine se va indlta” (Luca 18, 14).

Stapanul Hristos S-a jertfit pentru toti §i tuturor toate S-a facut; pentru aceasta si noi preotii sa ne
daruim pe noi Ingine Lui spre a deveni fii lui Hristos. Sa slujim Sfanta Liturghie cu osardie si de s-ar
putea in fiecare zi. Placut este lui Hristos aceasta cum a si zis: ,,Cu dor am dorit s mananc cu voi aceste

Pasti” (Luca 22, 15). El nu a zis simplu faceti aceasta, ci a precizat: ,,Aceasta sa o faceti intru pomenirea



Mea” (Luca 22, 19), adica totdeauna, pururea, vesnic. Ce alt lucru este atunci mai nalt decat Taina
Euharistiei prin care se reactualizeazi pomenirea lui Hristos? In ea El se junghie vesnic pentru noi si se
jertfeste pururea. Caci El a zis: ,,acesta este Trupul meu care se fradnge pururi” si ,,acesta este Sangele Meu
care pentru voi si pentru multi se varsda” (Luca 22, 19-20). Si nu numai atunci, ci in vecii vecilor. De
aceea nu exista pentru noi ceva mai inalt, mai important decat acest Hristos euharistic pentru ca jertfa Sa
inseamnd 1nnoirea lumii si impartasirea ei de El. El a ardtat aceasta dandu-se, jertfindu-se de bund voie
pentru noi si S-a rugat in rugdciunea arhiereasca (Ioan 15, 1, u.). De fapt Hristos afirma unirea noastra cu
Sine atunci cand zice: ,,cel ce mananca Trupul Meu si bea Sangele Meu acela petrece intru Mine si Eu
intru dansul” (Ioan 6, 8-10).

Dincolo se toate, lucrarea pastorala este rugaciune si lauda adresata lui Dumnezeu. De aceea se
cuvine noud sa ne ingrijim de savarsirea Sfintei Liturghii. Ea sintetizeata toata rugaciunea si evlavia pana
la sfarsitul vietii noastre. Se cade asadar sd fim incredintati, ca toate actele si cuvintele liturgice care o
compun se Tmplinesc aievea si nimic nu va ramane in zadar. Faptul acesta il realizam observand ordinea
agezatd in toate, In intreaga creatie, finalitatea care insoteste miscarea regulatd a astrelor, rotatia
anotimpurilor. De aici reiese clar cd Dumnezeu existd, El trebuie sa existe; El a pus randuiald in toate; El
a pus ordine si finalitate in cele create, proniazd (pazeste) lumea si o mentine mereu fara sd oboseasca.
Omul numit microcosmos si macrocosmos’ isi are si el rolul sdu pe lume. Prin cele cinci simturi el
apartine lumii, prin ele se hrineste, prin ele creste si se schimba. Insa prin ratiune, vointa si simtire, adicd
prin cele sufletesti El se ridica la Dumnezeu, intocmai cum fac si puterile ceresti. In felul acesta, Sfanta
Liturghie este Taina cea mai 1naltd asezata de Dumnezeu si datd de El noud; ea este mai presus decat toata
zidirea, ea ne uneste cu Dumnezeu si sfinteste toate cate sunt, dar mai ales pe oameni cu Dumnezeu.
Chiar daca mor cu trupul, oamenii sunt vii cu sufletul si trec la viata vesnica. Atunci, cum ar lucra in
zadar Sfanta Liturghie? Cum din lene preotii ar refuza sa o sdvarseasca? Sau de ce s-ar sfii sa o slujeasca?
Desigur nu este un lucru cuviincios neglijarea Sfintei Litrughii, ci, mai dregraba, un dezinteres pentru
mantuirea credinciosilor. Or, preotul s-a hirotonit spre a fii un organ al sfintirii $i mantuirii oamenilor. Sa
ne rugam asadar fara incetare pentru ei, caci vom da seama pentru lenea care ne-a cuprins, precum zice
Sfantul Vasile cel Mare catre un oarecare Grigorie pe care il si condamna pentru dezinteresul aratat. El
stia ca preotul este dupa randuiala organ de sfintire si este dator sa Ingrijeasca de mantuirea oamenilor. De
aceea 11 spune aceluia ca 1si va lua plata sa. Caci zice cartea sfanta: , Blestemat este cel ce cu lene face
lucrul Domnului”. Sfanta Liturghie este mai mare decat orice lucru al Domnului. Dezinteresul pentru ea
este precum am zis prilej de ocara, cdci de va fi primit cineva darul preotiei, cum au invatat Sfintii Parinti,
si nu este oprit de la cele sfinte, dar refuza sa slujeasca Stanta Liturghie, acela sa se teama de Dumnezeu.

Caci i se va cere aceluia rasplata pentru acest refuz. Neoficierea Sfintei Liturghii nu foloseste nimanui. Ea

3 Tn text original Sfantul Simeon al Tesalonicului foloseste cuvintele 6 pikpog koopoc= om §i= o peyag o avBpwmog Hristos,
expresii des intdlnite in teologia bizantina.



insd pagubeste celor ce asteapta folos de la dansa, caci astfel nu se face pomenirea Mantuitorului, nici
innoirea patimilor Sale cele dumnezeiesti. De aceea trebuie opriti de la cele sfinte numai cei ce au cdzut In
pacatele aratate de Sfintii Parinti, cdci preotul care nu oficiaza Sfanta Liturghie dupa randuielile asezate
de Sfintii Parinti lucreaza mai intai impotriva sa si a credinciosilor si se face vinovat fatd de Sfintele
Taine ale lui Hristos. Daca este vinovat cel ce se cumineca cu nevrednicie cu Trupul si Sangele
Domnului, cu atat mai vinovat este preotul care slujeste cu nevrednicie Sfanta Liturghie.

In sine nimeni nu este vrednic de a sluji Sfanta Liturghie, pentru ci si ingerii se infricoseazi la
slujirea ei. Dar stiind ca, smerindu-se Dumnezeu a dat oamenilor slujba Sfintei Liturghii, noi (preotii) sa
ne nevoim sa slujim toatd viata noastrd Stapanului care ne-a dat si harul Sfantului Duh. S3-L urmam
asadar pe cat e posibil, sa ne Impartasim de El, de cel al carui chip 1l si purtam. Si in fiecare zi daca va fi
posibil sa facem pomenirea Lui, cd Dumnezeu se va uni cu oamenii, ingerii cu Dumnezeu si cu sufletele
sfintilor si ale tuturor credinciosilor. Toti se vor uni cu Hristos, cdci pentru cei ce trdiesc in dreapta
credintd Sfanta Liturghie este un izvor de bundtiti, intru toate sporite si intarite. Celor pacatosi, de se vor
cai, ea este imblanzire si curdtire de pacate; ea sfinteste toatd faptura precum si trupurile noastre, de aceea
mare este plata pentru cel ce o va sluji cu vrednicie si cu osardie.

Daca 1nsa Sfanta Liturghie nu se va putea sluji in fiecare zi, mdcare de patru ori pe saptdmana sa
se sdvarseasca’, precum o slujea Sfantul Vasile cel Mare care lidsa celelate trei zile ale sdptdmanii pentru
slujirea cuvantului. Aceasta nu este o poruncd care imi apartine, ci si eu am Invatat-o de la Mantuitorul
Hristos care a zis: ,,Aceasta sa o faceti intru pomenirea Mea”; sau ,,Eu sunt viu si cel ce mananca din
painea aceasta va trai in veci” (loan 6, 47-50). Apoi cartea sfantd aratd si ea ca ucenicii asa faceau
adunandu-se la rugdciune si la frangerea painii precum scrie (Faptele Apostolilor 2, 46-47). Se adunau
adica intru slujirea Tainelor si spre a se impartasi de ele. De asemenea multi din Sfintii Parinti au
recomandat lucrul acesta. Asa a facut Sfantul Grigorie Dialogul, episcopul Romei, care s-a straduit mult
pentru aceasta si care a randuit sa se faca Liturghie desadvarsita in posturi acolo, in Biserica Romei. Dar nu
numai atat, ci a Invatat pe episcopi sa sdvarseasca Liturghie n post si sa o slujeasca in fiecare zi. Pentru
aceasta in ziua praznicului Sfintilor Apostoli Petru si Pavel Dumnezeu l-a mutat din aceastd viatd indata
dupa Sfanta Liturghie. Preacuviosul Apolonie a Invatat si el acest fapt, iar ucenicul sdu slujea in fiecare zi
Sfanta Liturghie, cuminecandu-se cu Sfintele Taine. In acord cu Sfintul Vasile cel Mare, Sfantul Ioan
Gurd de Aur scrie in acelasi sens si laudd pe cei ce se impirtisesc in fiecare zi. In toate Bisericile

sobornicesti s-a randuit aceastd randuiala, dar ea se cuvine a fi Implinitd cu vrednicie si evlavie. S-ar

% Animat de o profundi evlavie euharisticd, Sfantul Simeon manifesta aici nostalgia vremurilor patristice. Intr-adevir, Sfantul
Vasile cel Mare scria in epistola citre Caesaria: ,,Este bun si folositor lucru a te impartasi in fiecare zi primind Trupul si
Sangele lui Hristos deoarece El insusi spunea: «Cel ce mananca Trupul Meu si bea Sangele Meu are viata vesnica» (Ioan 6,
55). Noi insad ne impartdgsim de patru ori in fiecare saptdmana: Duminicd, Miercuri, Vineri si Sambata precum si in alte zile
daca este pomenirea unui sfant” (Sfantul Vasile cel Mare, Epistola CXIII cétre Patricia Caesaria, in P.G., t. XXXII, col. 484
B).



putea ca cele amintite de noi sa pard exagerdri pentru preotii casatoriti si care au sotii, sau calugarilor
carora de multe ori li se Intampla ispita cea de noapte sau cad in pacatul maniei, al pizmei sau In multe
alte patimi izvorate din rautatea si lucrarea diavolului. Preotul liturghisitor insa, este dator ca de toate
acestea sa fie curatit sau sa facd ceea ce a facut Sfantul Vasile cel Mare adicd, sa slujeasca Sfanta
Liturghie de patru ori pe saptdmana, iar de nu va fi posibil nici aceasta, atunci macar de doud ori sa
slujeasca negresit. Randuiala se potriveste atat preotilor de mir cat si cdlugarilor. Astfel ei nu se mai pot
acuza cdci au timp suficient sd se curateasca in cele cinci zile prin luare aminte si prin spovedanie.

De aceea sa ne spovedim mereu, caci prin ce alte mijloace ne-am putea curati noi care trebuie sa
ne apropiem si sa ne impartdsim mai des cu Dumnezeu care stie si vede toate? Numai pocdinta da iertare.
Daca vreun preot va fi biruit de o patimad- cea ce se Intampld mai mult celor pizmagi- atunci sa se
spovedeasca, caci nu i se cade a se impartasi de Hristos, Pastorul cel bun si datator de pace, preotul
cuprins de patima sau sa se faca organ al celui rau, al celui viclean. Preotul acela sa stie ca i se va cere
raspuns atat pentru patima cat si pentru parasirea celor sfinte ascultdnd de buna voie sfaturile diavolului.
Or, el nu are puterea sd ne duca unde 11 este voia, ci noud ni s-a dat puterea sa calcam peste serpi si peste
scorpii, asupra duhurilor celor viclene. Diavolului ii este ingdduit sa aducd in gand numai lucrurile
intunericului, dar si aceasta pentru ispitirea celor credinciosi si a celor alesi. Dar diavolul nu are puterea
de a obliga nici macar necuvantatoarele, fiindcad si ele sunt zidirea lui Dumnezeu. Sta deci in vointa si
puterea noastrd sd biruim pe diavol si sa devenim mai buni. Lasandu-ne biruiti de diavol, ne osandim
inaintea lui Dumnezeu si ne lipsim de darul lui Dumnezeu cel mai presus de fire, (ne lipsim) de slujirea
Sfintei Liturghii si de sfintirea pe care aceasta o impartaseste. De aceea este necesar sa ne curatim cat de
mult putem si sa ne nevoim sa nu mai caddem in pacat din neluare aminte ori, neingrijindu-ne, sa cadem
din nou in cursele vrajmasului.

Noi preotii sa ne pazim asadar, sa ne Infatisdm Inaintea lui Dumnezeu curétiti de orice pacat, si asa
si slujim Celui Prea Inalt. Si ne silim si insotim cuvintele si cugetele noastre cu fapte placute lui
Dumnezeu. Care sunt acestea? lubirea, smerenia, milostenia, dragostea fatd de oameni, binefacerea. lar
mai inainte de toate impartasania cu Sfintele daruri si sfintenia. Caci Dumnezeu este sfintenia absoluta si
sfinteste pe cei ce se apropie de El si se odihneste intru sfinti. Cel ce ne-a invrednicit pe noi sd fim
numarati cu sfintii si alesii Sai, El a randuit s fim paziti noi 1n viata cea sfantd pana la sfarsitul vietii
vesnice, vrednici de a primi Sfintele Taine. Caci acest (mod de viatd) ne duce in Sfanta Sfintelor si pe cei
ce se unesc cu Hristos Domnul 1i face partasi dumnezeiestii firi in vecii vecilor. Caruia I se cuvine slava,
cinstea, preamarirea §i lauda lui Iisus Hristos, Fiul Lui Dumnezeu Celui viu si Dumnezeul nostru. Prin
Jertfa Crucii, El S-a sfintit ca si noi sd ne sfintim intru-adevar, impreund cu Cel fara de inceput al Sau

Parinte, cu Prea Sfantul si Bunul si de viata facatorul Sdu Duh, acum si pururea si in vecii vecilor. Amin.

Traducere din limba greaca de pr. dr. DUMITRU MOCA

10



